


El Mal y la Teshuvá “Especial Elul” 
LA CORTEZA RESPLANDECIENTE
Al discutir el concepto de ruptura de los recipientes espirituales, hablamos también de cuál es la raíz del mal. Vimos que, en última instancia, el mal procede del bien: constituye el aspecto degradado del bien. El Arizal señala que Dios pudo haber creado el mal como una entidad independiente, pero que en vez de hacerlo así, decidió crearlo a través del proceso de ruptura de recipientes; en otras palabras, lo creó como el aspecto degradado del bien, para que de este modo el ser humano pudiera elevarlo de nuevo hasta su origen. Si en el inicio hubiera creado el mal como una entidad negativa en sí misma, el ser humano no sería capaz de volverlo a elevar; sólo Dios podría hacerlo.
En el relato de la Creación, el primer versículo dice: “En el principio Dios creó el Cielo y la Tierra” (Bereshit 1:1). Esto se refiere a la dimensión del bien. Luego, en el versículo 2, la Torá dice: “La Tierra estaba sin forma (Tohu) y vacía (Bohu), con oscuridad (Jóshej) en la faz del abismo (Tehom), pero el espíritu de Dios (Rúaj Elo-him) se movía sobre la superficie de las aguas”. La obra cabalística Tikuné Zóhar asocia Tohu-Informe con el viento tempestuoso de la visión de Yejezkel, Bohu-Vacío con la nube inmensa, Jóshej-Oscuridad con el fuego negro y Tehom-Abismo con el Noga-Brillo. El Rúaj Elo-him se correspondería con Jashmal.
Leyendo de nuevo el primer versículo de la Creación, constatamos que se refiere a la dimensión del bien, mientras que en el versículo 2 vemos que el mal surge del bien. Luego, ese mismo mal es elevado de nuevo y transformado en bien al Dios decir en el versículo 3: “Sea la luz”. Este es el mismo proceso que vimos antes: primero tenemos las sefirot originales que se rompieron y cayeron, y luego fueron elevadas en forma de Partzufim. Incluso sin emplear la terminología cabalística, podemos darnos cuenta de este mismo proceso en el comienzo de la Creación.
Los Sabios talmúdicos enseñan que una de las razones principales por las que fuimos puestos en el mundo físico fue con el fin de sobreponernos al mal. Es de esta manera que realmente emulamos a Dios. El Zóhar expresa esta idea cuando afirma que nosotros también debemos “transformar la oscuridad en luz”. En última instancia, hay un solo Origen para todo lo que existe, incluso para el mal. Esto no significa que Dios literalmente creó el mal, sino que es por medio de Su voluntad que la posibilidad del mal existe. Todo se origina en Dios y debe regresar a ÉL.
Mientras tanto, el mal existe para ser vencido. Ya hemos señalado que el concepto de kelipá no necesariamente se refiere a lo que es el mal. En realidad, representa la idea de que Dios restringe y oculta Su luz de nosotros con el propósito de maximizar nuestra sensación de logro al vencer todos los obstáculos que impiden la manifestación de la santidad. En este sentido, las kelipot existen para transferir a nosotros la responsabilidad de hacer que Dios se manifieste en el mundo. Es sólo cuando activamente invitamos a Dios a lo mundano que comenzamos a cumplir nuestra misión. Aunque el mundo no necesariamente es malo, ciertamente está sin Dios.
Se relata que cuando el Kotzker Rebe (1789-1859) tenía cinco años de edad, preguntó a su padre: “¿Dónde está Dios?” Su padre le respondió: “Dios está en todas partes”. Pero el niño respondió: “No, yo pienso que Dios solamente está donde uno lo deje entrar”. Esta afirmación tiene un significado muy profundo, y podemos encontrar una alusión a ella en la Torá misma.
En el libro de Vayikrá, Dios dice a los israelitas que si siguen Sus leyes y cuidadosamente cumplen Sus mandamientos, Él los bendecirá con prosperidad y paz y hará que sientan Su presencia entre ellos. Pero si no lo hacen, él les promete que el desastre y la inseguridad harán que sus vidas sean miserables. Con la esperanza de que ellos comprenderán su error y se arrepientan, Dios arreglará las cosas para que todo lo que ellos hagan llegue al fracaso. Y luego les dice: “Si ustedes son indiferentes (keri) a Mí y pierden el deseo de obedecerme, Yo incrementaré siete veces el castigo por sus pecados” (Vayiká 26:21). Poco después de esta exhortación, Dios les dice: “Si esto no basta para disciplinarlos, y ustedes siguen siendo indiferentes a Mí, Yo también seré indiferente hacia ustedes” (v. 26:23-4). La advertencia final de Dios es: “Si aun así ustedes no me obedecen y siguen siendo indiferentes a Mí (keri), entonces Yo seré indiferente a ustedes con venganza” (v.26:27-8).
Rambam se pregunta cuál es el significado en este contexto de la expresión keri, y concluye que se deriva del vocablo mikré, que significa “azar” o “accidente”. Siendo así, el sentido de estas advertencias divinas es el siguiente: “Si ustedes elaboran toda una filosofía de vida basándose en la premisa de que todo es producto del azar, de que Yo no estoy a cargo de las cosas, entonces Yo dejaré que el mundo se desarrolle exactamente del mismo modo que ustedes piensan que es. Puesto que ustedes piensan que es producto del azar, entonces Yo dejaré que lo sea y tendrán que confrontarse con el azar. No sólo eso, sino que Yo les daré el mundo del azar con venganza. ¿Ustedes quieren detener el programa que dirige el mundo? ¡Inténtenlo!”
Imaginemos de nuevo el ejemplo de la computadora que controla la red de tráfico de una ciudad, sólo que en este caso, la gente se queja de ella. Entonces el controlador dice: “Puesto que a ustedes no les gusta cómo opera, apagaré la computadora y dejaré que los semáforos funcionen al azar”. Obviamente, tendremos una situación de confusión masiva y pánico que culminará en una parálisis total, en la que nadie será capaz de avanzar. A esto se refería el Kotzker Rebe cuando dijo que “Dios sólo está donde uno le deja entrar”.
Por un lado, de esto vemos que depende del ser humano si el mundo termina como un lugar en que abunda la bendición divina o la ausencia total de Dios. Esta alternativa es consecuencia directa del hecho de que Dios debe restringir Su voluntad y ocultar Su providencia para que el hombre posea libre albedrío para hacer el bien o el mal.
Por otro lado, la idea de que todo puede ser dejado al “azar” sorprende. Es claro que esta posibilidad sólo puede existir si Dios mismo está detrás de ella. Ahora bien, esto no quiere decir que Dios interfiere con el libre albedrío humano. Pero sí significa que la capacidad que tiene el hombre para ejercitar su libre voluntad es alimentada por Él. Y esto aplica ya sea que el hombre cumpla la voluntad de Dios o actúe en su contra.'”
El paradigma de esto es un Midrash que afirma que mientras los israelitas se dedicaban a erigir el Becerro de Oro, comían el maná del Cielo.'” Esto quiere decir que Dios los sustentaba milagrosamente con el maná mientras ellos afanosamente se dedicaban a la fabricación y culto a un ídolo. En esencia, esto significa que Dios nos concede el poder para actuar por nosotros mismos. Cuando tomamos este poder y lo utilizamos contra la voluntad del Creador, se pasa del lado del mal que oculta Su presencia. Es entonces que el mundo parece seguir su curso según el azar.
En última instancia, este proceso culmina en el hecho de que Dios permanece oculto detrás de muchas barreras y velos mundanos que la humanidad ni siquiera sabe que Él está ahí. Según el Baal Shem Tob, éste es el significado del versículo: “Ocultar, Yo ocultaré Mi rostro” (Debarim 31:18). Si Dios solamente estuviera oculto, la humanidad lo buscaría. Pero en este caso el Baal Shem Tob nota un ocultamiento doble: el hecho mismo de que Dios se esconde, está oculto.
Esto nos deja con la pregunta de qué tanto poder se le concede al mal y por cuánto tiempo se le permitirá ocultar completamente la presencia del Creador. Sobre este punto, el Ramjal escribe que cuanto mayor sea el ocultamiento, y cuanto más parezca que todo funciona por sí mismo, mayor será la revelación de la presencia de Dios cuando el mal sea destruido. Mientras tanto, todo lo que el mal tiene —incluso su existencia misma— se deriva de la santidad. Y al final, todo lo que el mal haya tomado para sí, volverá al bien.
En el libro de Iyob (Job) hallamos una referencia a este concepto. Ahí el mal es descrito como algo que “ha engullido un poder [que no es suyo], pero lo vomitará” (Iyob 20:15). Esto significa que aunque la existencia del mal ha sido ordenada por Dios, hay algo que ejemplifica la esencia del mal y que parece ir directamente contra todo lo que es justo: el mal es codicioso. “Traga” más de lo que le corresponde; es decir, alega el dominio absoluto para él. Por esta razón, es necesario para nosotros saber que esto también es parte del plan de Dios para el mal. El mal eventualmente vomitará todas las “chispas” de santidad que había tragado. Y sin su fuente de sustento, el mal dejará de existir.
Esto obviamente se relaciona con el misterio de la Teshubá. No importa qué tan malvados sean los actos que un individuo cometa, no importa qué tan malévolo sea el pecado cometido, siempre es posible arrepentirse de él. Y es gracias al arrepentimiento que redimimos las “chispas” de santidad que han caído en la dimensión del mal como resultado de nuestros pecados. Podemos llevar esta idea un paso más. Según el Baal Shem Tob, el mal mismo será elevado en el mundo venidero (Olam haBá). A esto se refiere la afirmación talmúdica de que en el futuro último, Dios tomará al yétzer ha'rá (la inclinación al mal) y lo degollará ritualmente. El Baal Shem Tob se pregunta por qué el yétzer ha'rá, es decir, toda la dimensión del mal, merece ser degollado, siendo que, a pesar de todas las apariencias, es realmente un siervo fiel de Dios.
En la parábola que citamos anteriormente, el Zóhar compara el yétzer ha'rá con la mujer que el rey ha contratado para tentar a su hijo.'” Después de todo, ella no es más que una seductora contratada que no hace nada malo por cuenta propia; ella es la servidora confiable del rey. ¿Por qué, entonces, el Talmud dice que Dios degollará al yétzer ha'rá en el mundo venidero? El Baal Shem Tob explica que el Talmud no está diciendo que Dios matará al yétzer ha'rá, sino que lo degollará ritualmente.
Cuando los animales son degollados ritualmente, pasan a ser kasher. El degüello del yétzer ha'rá en el mundo venidero significa que Dios lo transformará en un ángel bueno.
El mundo venidero constituye la dimensión de la recompensa máxima y el acercamiento al Creador. Se refiere a un futuro último en que el periodo de prueba para la humanidad llegará a su fin llegará un tiempo en que el mal ya no será necesario. En aquel entonces, Dios rectificará el mal mismo y hará que retorne a su fuente. Entonces el rey invitará a la seductora contratada a su palacio y le dirá: “Has cumplido tu tarea; ahora tú también podrás recibir tu recompensa”. La dimensión del mal será así transformada completamente e incluida en la santidad.'”
Por el momento, el mal es necesario para tentarnos y permitir que tengamos voluntad autónoma y libre albedrío, con el fin de maximizar la lucha y el desafío de servir a Dios en este mundo. Pero a fin de que esto ocurra, se precisa que haya una interfaz para que el mal obtenga indirectamente su sustento de lo Divino, un mecanismo mediante el cual lo Divino pueda interaccionar con el mal y proporcionarle el poder para actuar. Además, el ser humano también necesita una protección para que el mal no disponga del poder para afectar negativamente la dimensión de la santidad.
Según la Kabalá, la kelipat Noga, el Brillo de la visión del profeta Yejezkel, es el elemento de la Providencia Divina que sustenta el mal. Sólo es un ligero brillo de la poderosa luz de Dios, como la tenue claridad que permanece en el cielo después de la puesta de sol. Aunque forma parte ya de la oscuridad de la noche, aun así conserva una luminiscencia propia del día. Por esta razón es denominada kelípat Noga, “corteza brillante”. Así pues, Noga es semejante a un poco de luz en la oscuridad. La oscuridad simboliza la dimensión del mal, y la luz en la oscuridad representa la chispa de bien que hay en el mal.
El segundo mecanismo es Jashmal. Éste representa el elemento de la Providencia Divina que protege la chispa de bondad alojada dentro del mal para que no sufra daños. Jashmal actúa así como una barrera protectora entre el bien y el mal. El valor numérico de la palabra “Jashmal” indica esto, ya que suma 378, idéntico valor al de la palabra “malbush”, que significa “vestimenta”.
Así pues, mientras Noga es el mecanismo que permite que las chispas de santidad penetren dentro del mal para sustentarlo, Jashmal es el mecanismo que protege esas chispas todo el tiempo que permanezcan atrapadas dentro de las kelipot. Es por esta razón que Jashmal es comparado con una vestimenta; por su parte, Noga es la “membrana” semipermeable de dos caras que actúa como interfaz. Como tal, kelipat Noga representa algo que puede ser utilizado tanto para bien como para mal. Por un lado, permite que el mal obtenga su sustento de lo santo. Y por otro lado, sirve de cauce para canalizar la santidad liberada y redimirla del mal.
Sería un error pensar que kelipat Noga es neutral. Al contrario, denota algo que es sumamente dinámico. El Arizal afirma explícitamente que toda nuestra Abodá, servicio a Dios, tiene lugar en el nivel de kelipat Noga. Esto se debe a que kelipat Noga sólo está formada a partir de las chispas de santidad que han caído en las tres kelipot negativas. A diferencia de estas kelipot, que sólo Dios puede redimir, a nosotros nos incumbe elevar las chispas y hacerlas que retornen a su fuente. Esto constituye un proceso dinámico, pues estas chispas literalmente deben ser desatadas y liberadas. De lo contrario, seguirán funcionando como fuente de poder y sustento para la dimensión del mal.
El vocablo hebreo “asur” es usualmente traducido como “prohibido”, pero su significado literal es “atado”. Las cosas que están asur según la Torá, están atadas a la dimensión del mal, a las otras tres kelipot. Lo opuesto de asur es “mutar”, “permitido”, que literalmente significa “desatado”. Esta categoría designa todo aquello que hay en el mundo que no está prohibido específicamente. Como veremos más adelante, lo que está mutar pertenece a kelipat Noga.
A modo de ejemplo, supongamos que tomo una vaca para comer, animal que en sí mismo es mutar, pero no la degüello ritualmente o no le aplico sal para quitarle la sangre prohibida, en cuyo caso se vuelve asur. O, en otro ejemplo, supongamos que tengo un pedazo de carne kasher, pero olvido decir la bendición de agradecimiento por él; en ambos casos, la carne se volverá asur. Pero si digo la bendición y lo ingiero teniendo en mente las fuerzas creativas de Dios que hay en él, entonces el acto de comer se convierte en un medio para hacer que las chispas de santidad que la carne contiene retornen a la dimensión de santidad. De este modo, kelipat Noga actúa como interfaz entre el bien y el mal. Dependiendo del modo en que nos relacionamos con el mundo que nos rodea, podemos inclinarlo ya sea hacia el bien o hacia el mal.
Es así que el Arizal explica la manera en que todas las cosas que son mutar, permitidas, pertenecen a kelipat Noga. Analicemos este concepto desde la perspectiva del libre albedrío del hombre. Incluso si toda la carne que yo ingiero es mutar, no atada, aun así pertenece a kelipat Noga.
Esto significa que yo todavía seré libre de hacer lo que yo quiera con la energía que recibo de este alimento. Por consiguiente, si, por ejemplo, yo hago un favor a otra persona o realizo cualquier otra mitzvá, habré utilizado este alimento para incrementar la luz espiritual en el mundo y fortalecer el bien. Pero si, por el contrario, yo insulto a alguien o cometo cualquier otro pecado, es el alimento mutar que ingerí el que está alimentando el mal que estoy haciendo. Aquí tenemos un ejemplo claro de la forma en que kelipat Noga concretamente alimenta y sustenta el mal. Puesto que todo lo mutar que hay en el mundo puede ser utilizado para bien como para mal, pertenece a kelipat Noga. Esto no es así respecto de las cosas que están prohibidas. Como ya se indicó, todo lo que está asur pertenece a las primeras tres kelipot que actúan como barreras que obstaculizan la santidad.
Por ejemplo, bajo circunstancias normales, no hay forma alguna en que un judío pueda tomar un pedazo de cerdo y realizar una mitzvá con él, a menos que se trate de salvar una vida con él. Si una persona come algo que no es kasher, le está prohibido recitar una bendición por ese alimento, ya que ello sería equivalente a burlarse de Dios. En un sentido similar, el Talmud pregunta si en la festividad de Sucot está permitido recitar una bendición sobre un lulab robado. La respuesta es negativa. Puesto que el lulab ha sido robado, se vuelve asur, atado a la dimensión del mal. De aquí vemos que la idea de fondo de las bendiciones que se recitan es tomar conciencia de la inmanencia de Dios que reside dentro del alimento u objeto en cuestión y liberar esta santidad o inmanencia, con lo cual ello se vuelve permitido y disponible para que lo utilicemos. Pero si el alimento u objeto en cuestión está asur, no hay forma alguna en que podemos hacer esto, por lo menos mientras la dimensión del mal sigue estando en su forma presente.
Ya hemos dicho que en el mundo venidero Dios “degollará” al yétzer ha'rá. El Midrash expresa esta misma idea. El Salmista dice: “Dios hace justicia por el oprimido; proporciona alimento a los que tienen hambre; libera a quienes están atados” (Tehilim 146:7). En hebreo, la última frase es matir asurim, que literalmente significa “desata a los amarrados”. De este versículo, el Midrash concluye que “en el mundo venidero, Dios purificará a todo animal impuro”. Otro Midrash se pregunta por qué en hebreo el cerdo es llamado jazir. Y responde que la palabra jazir se deriva de la raíz jazar, que significa “regresar”. La implicación es que en el mundo venidero incluso el cerdo será transformado en un animal kasher. Esto trasciende considerablemente lo que los seres humanos somos capaces de hacer, que esencialmente consiste en tomar algo que es mutar y utilizarlo para el bien. Pero en el mundo venidero, Dios mismo destruirá el mal haciendo que retorne a su fuente en la dimensión de santidad.
En un sentido más profundo, esto explica por qué en el mundo venidero no existirán comer y beber como acciones físicas. Nuestros cuerpos físicos proceden de kelipat Noga, lo cual significa que nuestras naturalezas animales pueden ser utilizadas tanto para el bien como para el mal. Pero en el mundo venidero, el mal ya no será un factor con el que haya que confrontarse. Aunque seguiremos teniendo cuerpos “físicos” de cierta manera, serán tan puros que estaremos viviendo en un plano completamente espiritual.'” La dimensión física ya no ocultará la luz de Dios.

[bookmark: _GoBack]Por: Rab Aryeh Kaplan, Estudio de Kabbalah.



image1.jpeg




